
ПСИХОЛОГИЧЕСКИЙ ЖУРНАЛ, 2018, том 39, № 4, с.95-104 

95 

  
 

 

 
УДК 316.642.3 

 

СТРУКТУРА РЕЛИГИОЗНОЙ ИДЕНТИЧНОСТИ  
СОВРЕМЕННОЙ ПРАВОСЛАВНОЙ МОЛОДЕЖИ1 

 
© 2018 г.  С. В. Рыжова1*, О. Е. Хухлаев2**, В. В. Гриценко2***, В. В. Константинов3**** 

 
1 Институт Социологии РАН; 117218, г. Москва, ул. Кржижановског, д. 24/35, корп.5, Россия. 

2 Московский государственный психолого-педагогический университет; 127051, г. Москва, ул. 
Сретенка, д. 29, Россия. 

3 Пензенский государственный университет; 440026, г. Пенза, ул. Красная, д. 40, Россия. 
* Кандидат социологических наук, ведущий научный сотрудник отдела этнической социологии. 

E-mail: silica2@yandex.ru 
** Кандидат психологических наук, зав. кафедрой этнопсихологии и психологических проблем 

поликультурного образования. E-mail: huhlaevoe@mgppu.ru 
*** Доктор психологических наук, профессор кафедры этнопсихологии и психологических про-

блем поликультурного образования. E-mail: gritsenko2006@yandex.ru 
**** Кандидат психологических наук, зав. кафедрой общей психологии. 

 E-mail: konstantinov_vse@mail.ru 
 

Поступила 26.09.2016  
 

Аннотация. Изучена структура религиозной идентичности современной православной молодежи, 
проведена проверка применимости к описываемому конструкту современного методического 
инструментария, разработанного в рамках психологии религии и социальной психологии. Ис-
следование построено в рамках традиции изучения религиозности, предложенной Г. Олпортом 
и продолженной Д. Ван Камп. В исследовании приняли участие 341 респондент (из них 94 
юноши и 247 девушки) – студенты в возрасте от 17 до 22 лет, проживающие в гг. Пенза и Смо-
ленск. В качестве методического инструментария были использованы методика Д. Ван Камп 
“Измерение индивидуальных/социальных компонентов религиозной идентичности” в адаптации 
В.А. Шороховой и О.Е. Хухлаева и опросник “Измерение ингрупповой идентификации” 
К. Лича с соавт. в адаптации Е.Р. Агадуллиной и А.В. Ловакова. В результате обнаружено, что 
на российской выборке структура религиозной идентичности православной молодежи успешно 
описывается тремя факторами: социальный компонент, индивидуальный компонент и внекон-
фессиональность. При этом наиболее сильно проявлен индивидуальный компонент христиан-
ской религиозности, отражающий содержание веры как личные отношения с Богом. Также об-
наружено, что наиболее важный компонент групповой православной идентичности (идентифи-
кация с религиозной группой) связан с субъективным переживанием позитивных эмоций, свя-
занных с фактом принадлежности к православию. 
 
Ключевые слова: религиозная идентичность, религиозность, социальная идентификация, право-
славные, молодежь. 
 
DOI: 10.31857/S020595920000074-7 

 

Изучение религиозной идентичности совре-
менной молодежи неизбежно сталкивается с 
проблемой оценки роли религиозного сознания 
в процессах построения гражданского общества 
в России. Каков конструктивный потенциал ре-
лигиозной идентичности? Насколько структура 
современной религиозной (православной) иден-
тичности ориентирована на внутренние духов- 

ные усилия, и насколько она мотивируется 
внешними, в том числе групповыми, социаль-
ными интересами? 

Многочисленные социологические исследо-
вания фиксируют в России рост числа верую-
щих, в той или иной степени идентифицирую-
щихся с православной духовной и культурной 
традицией [5; 11; 12]. При этом наибольший 

                                                                        
1Статья подготовлена при поддержке гранта РГНФ № 15-06-10843 “Риски и ресурсы религиозной идентичности в современной России: 

кросс-культурный анализ”. 

ПСИХОЛОГИЯ И ОБЩЕСТВО  



96                                                                  РЫЖОВА и др. 

ПСИХОЛОГИЧЕСКИЙ ЖУРНАЛ  том 39    № 4    2018 

приток верующих сегодня идет из среды моло-
дежи, людей с высшим образованием, мужчин. 

Особо актуален вопрос внутренней структуры 
религиозной идентичности становится для моло-
дежи, в силу возрастных особенностей. “Обрете-
ние идентичности” (по Э. Эриксону), которое 
должно “случиться” к завершению отрочества, т.е. 
к 18 годам, в условиях высокотехнологического 
общества, находящегося в ситуации быстрых и 
мощных социальных изменений, протекает слож-
нее и дольше [13]. Как отмечает В.А. Ильин, 
“Э. Эриксон, включивший понятие “идентич-
ность” в научный лексикон, рассматривал рели-
гию в качестве важнейшего социального институ-
та, призванного подкреплять базисное доверие как 
на индивидуальном, так и на социальном уров-
нях” [6, с. 34]. Очевидно, что сфера религии мо-
жет являться для молодого человека значимым 
полем “обретения идентичности”. 

Несмотря на то, что “за пределами собственно ре-
лигиозной проблематики религиозная идентичность 
актуализируется крайне редко” [7, с.42], с точки зрения 
социума, религиозная идентичность у православной 
молодежи может быть активным ресурсом и мотива-
ционной опорой для широких гражданских инициа-
тив. Однако пока религия для подавляющего числа 
опрошенных выполняет преимущественно функцию 
поддержки, защиты, обеспечения социально-
психологической стабильности. В период 1990–2015 гг. 
доля тех, кто указывает, что религия помогает им в 
жизни, выросла с 23% до 55%2. 

Изучение структуры религиозной идентично-
сти православных молодых людей позволит нам 
рассмотреть религиозную идентичность как 
многомерное явление, выявить ее компоненты и 
оценить их значимость в масштабах субъектив-
ной религиозности. 

Интерес психологов к операционализации ре-
лигиозности, изучению ее структуры, исследова-
нию форм проявления религиозного чувства и 
направлений его развития в полной мере проявил-
ся после выхода работ В. Джеймса “Многообразие 
религиозного опыта” [4] и Г. Олпорта “Индивид и 
его религия” [18]. Джеймс противопоставил ин-
ституциональную и личную религиозность, рас-
крыл весь спектр проявлений религиозного чув-
ства, дал исчерпывающий психологический анализ 
религии как личного переживания. 

Г. Олпорт предложил типологию современной 
ему религиозности, исходя из предположения о 
существовании двух разнонаправленных религиоз-

                                                                        
2 Опрос ВЦИОМ в июле 2015 г. Опрошено 1600 чел. в 130 насе-

ленных пунктах в 46 областях, краях и республика России. Пресс-
выпуск 2888. Опрос “Религия: за и против”.  
URL: http://wciom.ru/index.php?id=236&uid=115329 (дата обращения 
05.08.2016). 

ных ориентаций — внешней и внутренней. Выде-
ление внешней и внутренней религиозности имеет 
свою философскую традицию, восходя к идеям 
И. Канта о статуарной (церковной) и личной (мо-
ральной) вере [10]. Согласно Олпорту, внешняя 
религиозная ориентация поверхностна и утили-
тарна, нацелена на использование религии в лич-
ных (нерелигиозных) целях. Внутренняя (зрелая) 
религиозная ориентация глубока и бескорыстна, 
она вырастает из духовной потребности богооб-
щения, здесь мировоззрение формируется под 
влиянием религиозных убеждений [14; 18]. Олпорт 
подчеркивал, что негативные проявления религи-
озности, связанные с фанатизмом, предрассудка-
ми, межгрупповой враждебностью, свойственны 
людям с внешней религиозной ориентацией. 
Внутренняя религиозная ориентация сопряжена с 
толерантностью, открытостью, готовностью к диа-
логу. Следует отметить, что особый акцент на 
внешней религиозности в ущерб внутренней не-
редко проявляется среди верующих и порицается 
православной церковью как “обрядоверие” [9]. В 
отечественных эмпирических исследованиях рели-
гиозности также показано, что “вера в магические 
обряды и суеверия, а также в необъясненные или 
не подтвержденные пока наукой таинственные 
явления, не коррелирует с уровнем религиозности 
в христианском ее понимании” [8, с.121]. 

Дальнейшие эмпирические исследования в 
целом подтвердили выводы Г. Олпорта о связи 
внешней религиозности с предубеждениями [19]. 
Однако современные исследования дают осно-
вания считать, что внутренняя религиозность не 
всегда безусловно толерантна, она также спо-
собна продуцировать предубежденность [22], 
которая может проявляться, например, в нега-
тивном отношении к атеистам [20].  

По мнению Д. Ван Камп [25], структура ре-
лигиозной идентичности более сложна, чем это 
традиционно представляется. Религиозная иден-
тичность — многомерное образование, и поми-
мо внутренней и внешней ее ориентации, необ-
ходимо также учитывать современные представ-
ления о социальном и личностном параметрах 
ее измерения [21]. Д. Ван Камп справедливо от-
мечает, что концептуализация внутренней рели-
гиозности как исключительно индивидуальной 
возможна лишь в отношении христиан совре-
менных западных культур.  

Для описания иных религиозных феноменов 
(как, впрочем, и для изучения идентичности 
христиан), имеет смысл рассматривать как внут-
реннюю, так и внешнюю религиозность сквозь 
призму социальной категоризации и социально-
го взаимодействия. Религиозная идентичность 
как важная часть социальной идентичности 
формируется через осознание принадлежности к 



СТРУКТУРА РЕЛИГИОЗНОЙ ИДЕНТИЧНОСТИ СОВРЕМЕННОЙ ПРАВОСЛАВНОЙ…           97 

ПСИХОЛОГИЧЕСКИЙ ЖУРНАЛ  том 39    № 4    2018 

своей религиозной (конфессиональной) группе и 
дифференциацию от иных религиозных (кон-
фессиональных) групп. Социальная категориза-
ция (распределение социальной реальности по 
категориям/группам) и самокатегоризация (вос-
приятие себя как типичного представителя ин-
группы) формирует идентичность в условиях 
межгрупповых отношений и обеспечивает ее ко-
гнитивный и аффективный потенциал [24]. 

Таким образом, внутренний и внешний типы 
религиозности могут дополняться социальной и 
индивидуальной религиозной ориентацией. На 
пересечении шкал внешней/внутренней религи-
озности и индивидуальной/социальной ориента-
ции Д. Ван Камп [25] построила многомерную 
модель религиозной идентичности. Факторный 
анализ, проведенный по результатам опроса сре-
ди представителей различных конфессий, позво-
лил ей выделить четыре компонента религиоз-
ной идентичности: 

1. Духовная идентичность отражает религиозные 
чувства, связанные с личным отношением к Богу, 
выражаемые в молитве и религиозных практиках. 

2. Идентичность по религиозной группе формиру-
ется как переживание субъективной связи с религи-
озной группой, отражает субъективную значимость 
принадлежности к религиозному сообществу. 

3. Получаемые личные выгоды от религии — 
это те индивидуальные, личные блага, которые 
дает человеку религия и причастность к религи-
озному сообществу. Например, смысл жизни, 
безопасность, утешение. 

4. Получаемые социальные выгоды от религии — 
это социальные блага, которые дает человеку его 
религия, принадлежность к “своему” религиозно-
му сообществу. Например, приобретение друзей, 
полезных социальных контактов. 

Модель религиозной идентичности построена 
Ван Камп на христанско-мусульманской выборке, 
с привлечением верующих других конфессий. За-
дача нашего исследования состояла в том, чтобы 
определить особенности структуры религиозной 
идентичности на выборке современной право-
славной молодежи. В рамках исследования под-
ростков православного [15] и буддистского веро-
исповедания [17] было установлено, что модель 
религиозной идентичности Д. Ван Камп обладает 
определенной эвристической ценностью в социо-
культурных условиях современной России. Одна-
ко, как недостаточная выборка, так и возраст ис-
пытуемых (15 лет, в среднем) не позволяют с уве-
ренностью переносить эти результаты на старшие 
возрастные группы. 

Кроме того, модель Д. Ван Камп предназначе-
на для изучения именно религиозной идентично-

сти, как бы “оставляя за скобками” вопрос общего 
контекста социальной идентичности в целом. Тем 
самым, недостаточно используются эвристические 
возможности одной из наиболее авторитетных в 
современной социальной психологии концепции 
— теории социальной идентичности, в которой, 
по мнению Г.М. Андреевой [2] “связка” процесса 
конструирования социального мира и социальных 
изменений выступает как предмет особого анали-
за. Одна из наиболее известных “синтетических” 
(т.е. объединяющих подходы, показавшие эмпи-
рическую эффективность) эмпирических моделей 
изучения социальной идентичности предложена 
К. Личем и соавт. [23]. Использование данного 
подхода может быть ценно для оценки роли рели-
гиозной идентичности в контексте межгрупповых 
(межконфессиональных) отношений. 

Таким образом, цель исследования состояла в 
изучении структуры религиозной идентичности 
современной православной молодежи и проверке 
применимости современного методического ин-
струментария, разработанного как в рамках психо-
логии религии, так и социальной психологии. 

В качестве гипотез исследования были вы-
двинуты следующие предположения: 

1. В религиозной идентичности православной 
молодежи выделяется как индивидуальный, так и 
социальный компонент.  

2. Социальный компонент религиозной идентич-
ности православной молодежи будет менее выражен, 
чем иные составляющие.  

3. Идентификация православной молодежи с ре-
лигиозной группой будет характеризоваться преоб-
ладанием аффективной составляющей ее структуры. 

 
МЕТОДИКА 

 
Участники исследования. Выборка составила 

341 человек, из них 94 юноши и 247 девушек в 
возрасте от 17 до 22 лет. Основной массив 
опрошенных составили 18-летние (42.5%) и 19-
летние (43.9%) респонденты, православные по 
самоидентификации, студенты. Опрос проходил 
в Смоленске (184 человека), в Пензе (136 чело-
век), других городах (21 человек). В отношении 
к религии 27.6% определили себя как “верую-
щий, стараюсь соблюдать обычаи и обряды” и 
52.5% — как “верующий, но не соблюдаю обы-
чаев и обрядов”, 17% — как “колеблющийся”. 
Таким образом, большинство респондентов 
(80.1%) определили себя как верующих; практи-
чески все опрошенные (90.6%) — русские по 
национальности.  

Для обработки результатов исследования ис-
пользовалась программа IBM SPSS Statistics.  



98                                                                  РЫЖОВА и др. 

ПСИХОЛОГИЧЕСКИЙ ЖУРНАЛ  том 39    № 4    2018 

Были использованы следующие методики: 
1. Методика исследования религиозной иден-

тичности Д. Ван Камп “Измерение индивиду-
альных/социальных компонентов религиозной 
идентичности” в адаптации Шороховой В.А. и 
Хухлаева О.Е. Двойной перевод, а также экс-
пертный опрос позволяют говорить об адапти-
рованности этой методики к особенностям ре-
лигиозного восприятия различных вероисповед-
ных групп и к российскому культурному контек-
сту. Адаптированная (русскоязычная) версия 
методики представляет собой опросник, состоя-
щий из 32 вопросов, каждый из которых нужно 
было оценить по шкале Лайкерта от 1 (полно-
стью согласен) до 5 (полностью не согласен). 
Далее, в процессе эксплораторного анализа 
предполагалось определить шкалы, адекватные 
для изучаемой выборки, а затем посредством 
конфирматорного анализа проверить соответ-
ствие модели эмпирическим данным.  

2. Методика измерения ингрупповой иденти-
фикации К. Лича с соавторами представляет со-
бой опросник из 14 суждений, каждое из кото-
рых необходимо оценить по шкале Лайкерта от 
7 (полностью согласен) до 1 (полностью не со-
гласен). Е.Р. Агадуллина и А.В. Ловаков [1], 
проверив эту методику на российской выборке, 
доказали ее культурную универсальность, под-
твердив, что ингрупповая идентификация слага-
ется из пяти компонентов. Самостереотипизация 
показывает, насколько члены группы разделяют 
представление о том, что каждый член их груп-
пы соответствует некоему “усредненному” про-
тотипу, а все члены группы связаны “общей 
судьбой”. Второй компонент — ингрупповая го-
могенность, показывает, насколько однообраз-

ными воспринимаются члены ингруппы по 
сравнению с аутгруппой. Третий компонент — 
групповая сплоченность, раскрывает психологиче-
скую приверженность группе, разделение члена-
ми группы общих ценностей и целей. Четвертый 
компонент — удовлетворенность членством в 
группе, отражает позитивные эмоции в отноше-
нии собственной группы и факту принадлежно-
сти к ней. Пятый компонент — выраженность 
ингрупповой идентичности, показывает место, 
которое занимает принадлежность к группе в 
структуре Я-концепции человека. Методика бы-
ла адаптирована для измерения идентификации 
с религиозной группой “православные”. В рам-
ках исследования посредством конфирматорного 
анализа предполагалось проверить соответствие 
модели эмпирическим данным. 

 
РЕЗУЛЬТАТЫ 

 

Для определения структуры религиозной 
идентичности православной молодежи по мето-
дике Д. Ван Камп была построена точечная диа-
грамма (график нормализованного простого 
стресса), которая позволила выделить оптималь-
ное количество факторов, определяющих модель 
православной идентичности молодежи. Экспло-
раторный факторный анализ (метод главных 
компонент, вращение варимакс), показал, что на 
российской выборке структура религиозной 
идентичности православной молодежи успешно 
описывается тремя факторами (в отличие от мо-
дели Ван Камп, где их было четыре) (табл.1.), 
при этом оказываются задействованы только 9 
утверждений опросника. 

Таблица 1. Структура религиозной идентичности православной молодежи. Результаты эксплораторного 
факторного анализа 

 

№ фактора Формулировка утверждения опросника Факторные нагрузки 

Фактор 1 Фактор 2 Фактор 3 

Ф 1 Я посещаю церковь, в том числе, потому что это рас-
ширяет мой круг общения 

.79   

Я принимаю активное участие в общественной жизни, 
связанной с христианством 

.78 .22  

Я посещаю церковь, потому что мне нравятся люди, 
которых я там встречаю 

.75 .25  

Ф 2 У меня есть важные обязательства перед Богом .26 .79  

Моя религия не зависит от влияния моего окружения, 
будь я на необитаемом острове – мои взаимоотноше-
ния с богом остались бы прежними 

 .76  

Мне важно, как я выгляжу в глазах Бога .26 .74  

Я часто молюсь в одиночестве, вне церкви .26 .68  

Ф 3 Для меня не важно принадлежать к какому-то опреде-
ленному вероисповеданию 

  .85 

Моя личная жизнь – это одно, а моя религиозная 
жизнь – это другое 

.25 .21 .42 

 

Примечание. Вращение варимакс; факторные нагрузки  0.20 в таблице не указаны 



СТРУКТУРА РЕЛИГИОЗНОЙ ИДЕНТИЧНОСТИ СОВРЕМЕННОЙ ПРАВОСЛАВНОЙ…           99 

ПСИХОЛОГИЧЕСКИЙ ЖУРНАЛ  том 39    № 4    2018 

По результатам конфирматорного факторного 
анализа все показатели соответствия с исходны-
ми данными моделей находятся в пределах до-
пустимых значений и говорят о высоком согла-
сии. Показатели иных моделей существенно ху-
же (см. табл.2.). Так, индекс Стейгера-Линда 
(RMSEA) отражает хорошее согласие с модели с 
данными при значении не более 0.05, что при-
сутствует только в 3-х факторной модели. В то 
же время “Исправленный критерий согласия” 
(AGFI) должен быть не менее 0.9, что не наблю-
дается в 4-х и 1-факторной моделях Таким обра-
зом, трехфакторная модель религиозной иден-
тичности показывает, в чем содержательно вы-
ражается религиозность для современной право-
славной молодежи, какие компоненты образуют 
ее структуру. Важно отметить, что выявленные 
компоненты не исключают, а дополняют друг 
друга. Опишем их более подробно. 

1. Социальный компонент православной религи-
озной идентичности. Наибольшую факторную 
нагрузку здесь получили утверждения, отража-
ющие потребность молодых православных лю-
дей в общении, установлении контактов внутри 
религиозного сообщества (“я посещаю церковь, 
потому что это расширяет мой круг общения”, “я 
посещаю церковь, потому что мне нравятся люди, 
которых я там встречаю”), а также готовность к 
православно-ориентированной общественной 
деятельности (“я принимаю активное участие в 
общественной жизни, связанной с христиан-
ством”). По содержанию данный компонент 
идентичен компоненту «социальные выгоды от 
религии» из модели Д.Ван Камп. 

2. Индивидуальный компонент православной ре-
лигиозной идентичности. Наибольшую фактор-
ную нагрузку здесь получили суждения, отража-
ющие индивидуальную внутреннюю религиоз-
ность (“у меня есть важные обязательства перед 
Богом”, “мне важно, как я выгляжу в глазах Бо-
га”, “я часто молюсь в одиночестве, вне церкви”). 
Индивидуальный характер подобной религиоз-
ной ориентации подчеркивает суждение, проти-

воположное по смыслу социальной религиозной 
ориентации (“моя религия не зависит от моего 
социального окружения, будь я на необитаемом 
острове — мои взаимоотношения с Богом оста-
лись бы прежними”). По содержанию этот ком-
понент близок к компоненту “духовная иден-
тичность” из модели Д. Ван Камп. 

3. Внеконфессиональная религиозность. Отра-
жает дистанцированность молодых людей от ин-
ституциональных форм религиозности. Право-
славие в данном случае поверхностно и служит 
лишь маркером этнокультурной русской иден-
тичности. Наибольшую факторную нагрузку по-
лучили суждения “для меня не важно принадле-
жать к какому-то определенному вероисповеда-
нию”, “моя личная жизнь — это одно, а моя рели-
гиозная жизнь — это другое. 

Если рассмотреть выраженность данных ком-
понентов (табл.3.), то видно, что индивидуаль-
ный компонент выражен сильнее, чем социаль-
ный, а “внеконфессиональная религиозность” 
занимает промежуточное положение. 

Изучение идентификации с религиозной 
группой (по методике К. Лича с соавторами) 
позволило увидеть, какие параметры идентифи-
кации с групповой категорией “православные” 
наиболее важны для православной молодежи. 
При этом все различия выраженности компо-
нентов значимы на уровне p ≤0.001 (t-критерий 
для парных (зависимых) выборок). Как видно из 
таблицы 4, наиболее важный параметр —      
удовлетворенность членством в группе. Если рас-
положить субъективную значимость всех парамет-
ров (компонентов) православной идентификации 
от наиболее важных к наименее значимым, то 
этот рейтинг выглядит следующим образом:  

– удовлетворенность членством в группе пра-
вославных; 

– внутригрупповая сплоченность, единение с 
группой православных; 

– ингрупповая гомогенность; 
– выраженность ингрупповой православной 

идентичности и самостереотипизация. 

Таблица 2. Основные показатели согласия структуры религиозной идентичности православной молодежи 
по методике Д. Ван Камп по результатам конфирматорного факторного анализа 

 

Вид модели Критерии согласия модели с данными 

RMSEA (HI90) CFI NFI GFI AGFI 

4-х факторная .08 (.10) .97 .95 .94 .89 

3-х факторная .05 (.07) .98 .96 .97 .94 

2-х факторная .06 (.08) .98 .96 .96 .93 

1-факторная .09 (,16) .86 .82 .85 .82 

 



100                                                                  РЫЖОВА и др. 

ПСИХОЛОГИЧЕСКИЙ ЖУРНАЛ  том 39    № 4    2018 

При этом все различия выраженности ком-
понентов значимы на уровне p ≤0.001             
(t-критерий для парных (зависимых) выборок), 
кроме “выраженности православной идентично-
сти” и “само-стереотипизации”. Удовлетворен-
ность членством в группе как ведущий параметр 
религиозной идентификации говорит о том, что 
для молодых людей очень значимы позитивные 
эмоции, связанные с принадлежностью к право-
славию, — радость, гордость, чувство счастья. 
Возможно, что в других возрастных категориях 
этот параметр будет не столь значимым.  

Следующий по значимости параметр — внут-
ри-групповая сплоченность, единение с группой 
“православные” (“я чувствую свою связь с други-
ми православными”, “я солидарен с православны-
ми”). Можно констатировать, что для право-
славной молодежи психологическая связь с ре-
лигиозной ингруппой является важной, они раз-
деляют ее общие ценности и цели.  

Ингрупповая гомогенность “православных” по-
разному переживается верующими молодыми 
людьми и девушками. Восприятие “православ-
ных” как категориальной группы схожих между 
собой людей, связанных общей судьбой (“много 
общего между собой”, “похожи друг на друга”), 
более свойственно юношам.  

При этом выраженность ингрупповой право-
славной идентичности (поддержка суждения “я 
часто думаю о том, что я православный”) и само-
стереотипизация (“я похож на среднестатисти-
ческого православного”) — не самые важные па-
раметры православной идентификации. Невысо-

кая выраженность ингрупповой идентичности 
указывает, что в “Я-концепции” респондентов 
принадлежность к православным важна, но не 
является доминирующей. Самостереотипизация 
как навык оценки себя и членов группы в кате-
гориях “типичного”, “среднестатистического” 
православного еще менее значима для право-
славной молодежи, что отражает неактуальность 
этой темы в условиях культурного доминирова-
ния православия как религии большинства.  

 
ОБСУЖДЕНИЕ РЕЗУЛЬТАТОВ 

 
Религиозная конфессиональная идентичность 

представляет собой связующее звено между ин-
ституциональной религиозностью и личной ве-
рой. Верующих в России, по разным оценкам, 
до 70%, однако соблюдающих институциональ-
ные религиозные нормы (регулярно посещаю-
щих храм, исповедующихся и причащающихся, 
читающих Евангелие) — не более 10%. 

Исследование с применением адаптирован-
ной методики Д. Ван Камп показало, что для 
православной молодежи важна социальная ком-
понента религиозности, позволяющая расши-
рить круг общения, обрести в церковной среде 
друзей и знакомых, проявить себя в обществен-
ной жизни, связанной с христианством. 

Вместе с тем, сильнее проявлена личная, ин-
дивидуальная христианская религиозность в 
форме богообщения (“мне важно, как я выгляжу 
в глазах Бога”, “я часто молюсь в одиночестве, 
вне церкви”) и духовной ответственности (“у 

Таблица 3. Структура религиозной идентичности православной молодежи. Сравнительная выраженность 
компонентов по методике Д. Ван Камп 
 

 Компоненты религиозной идентичности 

Социальный компонент Индивидуальный компонент Внеконфессиональная религиозность 

среднее ст.откл. среднее ст.откл. среднее ст.откл. 

Выборка в целом 2.10 .94 3.15 1.08 2.79 .98 

Мужчины 2.21 1.12 2.82 1.01 2.92 .99 

Женщины 2.06 .86 3.27 1.08 2.74 .92 

 

Таблица 4. Идентификация с религиозной группой. Сравнительная выраженность компонентов по методи-
ке К. Лича 
 

 Компоненты идентификации с религиозной группой «православные» 

Сплоченность 
(солидарность) 

Удовлетворенность 
членством в группе 

Выраженность ингрупповой 
(православной) идентичности 

Самостерео- 
типизация 

Ингрупповая 
гомогенность 

среднее ст.откл. среднее ст.откл. среднее ст.откл. среднее ст.откл. среднее ст.откл. 

Выборка в целом 4.33 1.32 4.76 1.42 3.72 1.66 3.71 1.53 3.96 1.52 

Мужчины 4.41 1.19 4.67 1.24 3.85 1.69 3.93 1.49 4.17 1.56 

Женщины 4.30 1.37 4.79 1.46 3,67 1.65 3.63 1.54 3.87 1.50 

 



СТРУКТУРА РЕЛИГИОЗНОЙ ИДЕНТИЧНОСТИ СОВРЕМЕННОЙ ПРАВОСЛАВНОЙ…           101 

ПСИХОЛОГИЧЕСКИЙ ЖУРНАЛ  том 39    № 4    2018 

меня есть важные обязательства перед Богом”). 
Это внутренний и личный компонент христиан-
ской религиозности, отражающий содержание 
веры как личные отношения с Богом. Вне рели-
гиозного институционального контекста такая 
идентичность может быть определена как “ду-
ховная” идентичность. На первый взгляд этот 
вывод контрастирует с результатами, получен-
ными А.М. Двойниным при изучении ценност-
но-смысловых ориентаций православной моло-
дежи. По его мнению, “реальные жизненные 
смыслы православные молодые люди обретают 
(возможно, даже не вполне осознанно) по боль-
шей части не в религии, а в других источниках” 
[3, с. 33]. Однако это противоречие, на наш 
взгляд, разрешается через предположение о том, 
что значимость “духовной” идентичности для 
православной молодежи отражает скорее по-
требность, чем ее непосредственную реализацию 
в “официальной” религии, что косвенно под-
тверждает специфика третьего, “внеконфессио-
нального” фактора религиозной идентичности. 

Несмотря на то, что 68.5% россиян испове-
дуют православие и 28% стараются соблюдать 
необходимые обычаи и обряды3 (связанные, 
главным образом, с религиозными праздниками 
и обрядами жизненного цикла), доля верующих, 
не соотносящих себя ни с какой конфессией, 
достаточно велика. По данным службы “Среда”, 
25% россиян верят в Бога и при этом не испове-
дуют никакой религии4. 

Присутствие в структуре религиозной иден-
тичности православной молодежи “внеконфес-
сионального” компонента говорит о том, что 
духовные поиски могут не всегда соединяться с 
православием, идти параллельно институцио-
нальной религиозности. Чувствуя свою ассоции-
рованность с православием как культурной тра-
дицией, молодые люди, одновременно, могут 
быть далеки от связи с духовной православной 
традицией. Обладая культурной православной 
идентификацией и личной религиозностью, они, 
тем не менее, православно не социализированы, 
мало осведомлены о церковном “образе жизни и 
образе мысли”, усвоение которых является ос-
новой воцерковленности [16], что делает весьма 
актуальной и своевременной нацеленность РПЦ 
на работу с молодежью.  

Применение методики К. Лича показало, что 
идентификация с категориальной группой “право-
славные”, дает молодым людям чувство радости и 

                                                                        
3 Всероссийский мониторинг Института социологии РАН 

(Рук.М.К. Горшков). Объем выборки 4000 респондентов. Опрос 2015 г. 
4 Всероссийский опрос 56900 респондентов в 79 субъектах РФ про-

веден Фондом Общественное мнение по заказу службы “Среда” // 
Официальный сайт информационной службы Среда.  
URL: http://sreda.org/arena (дата обращения 22.08.2015). 

гордости, ощущение общей судьбы и похожести 
друг на друга. Это самый важный компонент их 
групповой православной идентичности. При этом, 
несмотря на высокую значимость позитивной 
эмоциональной вовлеченности, в Я-концепции 
верующей молодежи православие не отражается 
соответствующим образом. Другими словами, 
ощущение единения с “православными” и гор-
дость по этому поводу не ведут автоматически к 
внутреннему представлению о себе, как о “право-
славном”. Возможно, это объясняется более 
внешней (по Г. Олпорту), общественной ролью 
православия в современной жизни. В то же время 
высокий статус православия в России как культу-
рообразующей религии этнического большинства, 
благоприятные условия развития религиозности, в 
которых никогда не возникало необходимости от-
стаивать свое право на религию (за исключением 
советского периода), ведут к тому, что ощущать 
приверженность “православию” можно и без 
стойкого внутреннего ощущения себя “православ-
ным”. С другой стороны, это может свидетель-
ствовать о том, что церковь не предлагает молоде-
жи необходимых личностных вызовов, способных 
придать их деятельности субъектную позицию и 
привести к внутреннему осознанию религиозной 
принадлежности. Не исключено, что для право-
славных активистов, вовлеченных в широкую при-
ходскую работу, выраженность ингрупповой рели-
гиозной идентичности будет более значимой. 

В-целом, можно говорить о наличии у право-
славной молодежи некоторого “зазора” между по-
требностью в религиозных “духовных” пережива-
ниях личностного характера и той реальностью, 
которая является следствием их идентичности с 
“православными”. 

 
ВЫВОДЫ 

 
1. В религиозной идентичности православной 

молодежи выделяется как индивидуальная, так и 
социальная ее составляющие. При этом выделяется 
также такой компонент как “внеконфессиональная 
религиозность”, отражающаяся в дистанцирован-
ности молодых людей от институциональных форм 
религиозности 

2. У юношей и девушек, принадлежащих к пра-
вославному вероисповеданию (но, при этом не обя-
зательно являющихся приходскими активистами), 
наиболее сильно проявлен внутренний и личный 
компонент христианской религиозности, отражаю-
щий содержание веры как личные отношения с 
Богом. 

3. Наиболее важный компонент групповой пра-
вославной идентичности (идентификации с рели-
гиозной группой) связан с субъективным пережи-



102                                                                  РЫЖОВА и др. 

ПСИХОЛОГИЧЕСКИЙ ЖУРНАЛ  том 39    № 4    2018 

ванием позитивных эмоций, связанных с фактом 
принадлежности к православию. При этом, как 
переживание групповой сплоченности так и когни-
тивные составляющие религиозной идентификации 
(“самостереотипизация” и “ингрупповая гомоген-
ность” по К. Лич) выражены в меньшей степени. 
Таким образом, для “Я-концепции” религиозной 
молодежи принадлежность к православным важна, 
но не является доминирующей. 

 

СПИСОК ЛИТЕРАТУРЫ 
 

1. Агадуллина Е.Р., Ловаков А.В. Модель измерения ин-
групповой идентификации: проверка на российской 
выборке // Психология. Журнал Высшей школы эко-
номики. 2013. Т. 10. № 4. С. 143–157. 

2. Андреева Г.М. Социальная психология сегодня: поиски 
и размышления. М.: НОУ ВПО МПСИ, 2009. 

3. Двойнин А.М. Специфика ценностно-смысловых ори-
ентаций православной молодежи // Психологический 
журнал. 2011. Т. 32. №5. С. 23–35. 

4. Джеймс У. Многообразие религиозного опыта. М.: 
Наука, 1993.  

5. Дубин Б. Образ православно верующего в современной 
России // Левада-Центр.  
URL: http://www.levada.ru/2012/06/07/obraz-
pravoslavnogo-veruyushhego-v-sovremennoj-rossii/ (дата 
обращения 5.09.2016). 

6. Ильин В.А. К вопросу о религиозной идентичности: 
опыт культурно-исторического анализа с позиций 
психосоциальной теории развития // Социальная пси-
хология и общество. 2015. Т. 6. № 2. С. 33–50.  

7. Микляева А.В., Румянцева П.В. Соотношение централь-
ных и периферических компонентов в структуре соци-
альной идентичности личности // Психологический 
журнал. 2011. Т. 32. № 5. С. 36–45. 

8. Мягков И.Ф., Щербатых Ю.В., Кравцова М.С. Психоло-
гический анализ уровня индивидуальной религиозно-
сти // Психологический журнал. 1996. Т. 17. № 6. 
С. 119–122. 

9. Православие от А до Я. Словарь — справочник. М.: 
Даръ.,2009. 

10. Религиоведение / Под ред. М.М. Шахнович. СПб.: 
Питер, 2008.  

11. Религия в самосознании народа (религиозный фактор 
в идентификационных процессах) / Отв. ред. М.П. 
Мчедлов. М.: Институт социологии РАН, 2008. 

12. Синелина Ю.Ю. О динамике религиозности россиян и 
некоторых методологических проблемах ее изучения 

(религиозное сознание и поведение православных и 
мусульман) // Социологические исследования. 2013. 
№ 10. С. 104–115. 

13. Социальная психология развития / Под. ред. Н.Н.Толстых. 
М.: Юрайт., 2014. 

14. Титов Р.С. Концепция индивидуальной религиозности Г. 
Олпорта: понятие религиозных ориентаций // Культур-
но-историческая психология. 2013. № 1. С. 2–9. 

15. Хухлаев О.Е., Шорохова В.А. Социально-психологическое 
исследование религиозной идентичности у православной 
молодежи // Социальная психология и общество. 2016. 
Т. 7. № 2. С. 35–50. 

16. Чеснокова В.Ф. Тесным путем: Процесс воцерковления 
населения России в конце ХХ века. М.: Академиче-
ский Проект, 2005.  

17. Шорохова В.А., Хухлаев О.Е., Дагбаева С.Б. Взаимосвязь 
ценностей и религиозной идентичности у школьников 
буддистского вероисповедания // Культурно-
историческая психология. 2016. Т. 12. № 1. С. 66–75. 
doi:10.17759/chp.2016120107. 

18. Allport G.W. The Individual and his Religion. N.Y., 1971. 
19. Donahue, M.J. Intrinsic and extrinsic religiousness: Review 

and meta-analysis // Journal of Personality & Social Psy-
chology.1985. Vol. 48. P. 400–419. 

20. Goplen J., Ashby E. Plant A. Religious Worldview: Protect-
ing One’s Meaning System Through Religious Prejudice // 
Personality and Social Psychology Bulletin. 2015. Vol. 41. 
№11. P. 1474–1487. 

21. Gorsuch R., McPherson S. E. Intrinsic / extrinsic measure-
ment: I/E-revised and single-item scales // Journal for the 
Scientific Study of Religion.1989. V.28. P.348–354.  

22. Hansen I. G., Norenzayan A. Between yang and yin and 
heaven and hell: Untangling the complex relationship be-
tween religion and intolerance. // Where God and science 
meet: How brain and evolutionary studies alter our under-
standing of religion./ Ed. P. McNamara. Westport, CT: 
Praeger. 2006. P. 187–211 

23. Leach C.W., van Zomeren M., Zebel S., Vliek M.L.W., 
Pennekamp S.F., Doosje B., Ouwerkerk J.W., Spears R. 
Group-level self-definition and self-investment: A hierar-
chical (multicomponent) model of in-group identification 
// Journal of Personality and Social Psychology. 2008. 
Vol. 95. № 1. P. 144–165. 

24. Tajfel H., Turner J. The social identity theory of intergroup 
behavior // Psychology of intergroup relations. Chicago, 
Nelson-Hall, 1985. 

25. Van Camp D., Barden J., Sloan L. Social and Individual 
Religious Orientations Exist Within Both Intrinsic and Ex-
trinsic Religiosity // Archive for the Psychology of Religion. 
2016. Vol.38. № 1. P. 22–46. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

https://elibrary.ru/author_items.asp?authorid=605419


СТРУКТУРА РЕЛИГИОЗНОЙ ИДЕНТИЧНОСТИ СОВРЕМЕННОЙ ПРАВОСЛАВНОЙ…           103 

ПСИХОЛОГИЧЕСКИЙ ЖУРНАЛ  том 39    № 4    2018 

STRUCTURE OF RELIGIOUS IDENTITY OF MODERN ORTHODOX YOUTH5 
 

S.V. Ryzhova1*, O.E. Khukhlaev2**, V.V. Gritsenko 2***, V.V. Konstantinov3**** 
 

1 Institute of Sociology; 117218, Moscow, Krzhizhanovskiy str., 24/35, bldg.5, Russia. 
2 Moscow State Psychological and Pedagogical University; 127051, Moscow, Sretenka str., 29, Russia  

3 Penza State University; 440026, Penza, Krasnaya str., 40, Russia. 
* PhD (sociology), leading research officer, department of ethnic sociology. E-mail: silica2@yandex.ru 

** PhD (psychology), head of ethno-psychology and psychological problems of multicultural education chair. 
E-mail: huhlaevoe@mgppu.ru 

*** Sc.D. (psychology), professor, ethno-psychology and psychological problems of multicultural education 
chair. E-mail: gritsenko2006@yandex.ru 

**** PhD (psychology), head of general psychology chair. E-mail: konstantinov_vse@mail.ru 
 

Received 26.09.2016 
 

Abstract. The structure of religious identity of modern orthodox youth has been studied; verification of 
applicability of modern methodological tools that had been developed in the field of religion and social 
psychology to the construct under description has been conducted. The research was designed according 
to the tradition in study of religiosity proposed by G. Allport and continued by D. Van Camp. 341 re-
spondents (94 boys, 247 girls) – students aged 17–22 from Penza and Smolensk participated in the re-
search. D. Van Camp’s “Individual/Social Religious Identity Measure” (adaptation by V.A. Shorokhova 
and O.E. Khukhlaev) and C. Leach’s et al. “The Group Identification Scale” (adaptation by 
E.R. Agadullina and A.V. Lovakova) were used. It has been revealed that the structure of religious iden-
tity of Russian orthodox youth can be described by three factors: social component, individual compo-
nent and out-of-confession. The most powerful is individual component of orthodox religiosity that re-
flects the faith as personal relations with God. The most important component of group orthodox identi-
ty (identification with religious group) is connected with subjective experiencing of positive emotions in-
duced by belonging to the Orthodox Church.  
 
Keywords: religious identity, religiosity, social identification, the orthodox, youth.  
 
 

REFERENCES 
 

1. Agadullina E.R., Lovakov A.V. Model' izmerenija ingruppovoj 
identifikacii: proverka na rossijskoj vyborke // Psihologija. Zhurnal 
Vysshej shkoly jekonomiki. 2013. V. 10. № 4. P. 143–157. (in 
Russian) 

2. Andreeva G.M. Social'naja psihologija segodnja: poiski i razmysh-
lenija. Moscow: NOU VPO MPSI, 2009. (in Russian) 

3. Dvojnin A.M. Specifika cennostno-smyslovyh orientacij pra-
voslavnoj molodezhi // Psihologicheskij zhurnal. 2011. V. 32. №5. 
P. 23–35. (in Russian) 

4. Dzhejms U. Mnogoobrazie religioznogo opyta. Moscow: Nauka, 
1993. (in Russian) 

5. Dubin B. Obraz pravoslavno verujushhego v sovremennoj Rossii 
// Levada-Centr. URL: http://www.levada.ru/2012/06/07/obraz-
pravoslavnogo-veruyushhego-v-sovremennoj-rossii/ (data obrash-
henija 5.09.2016). (in Russian) 

6. Il'in V.A. K voprosu o religioznoj identichnosti: opyt kul'turno-
istoricheskogo analiza s pozicij psihosocial'noj teorii razvitija // 
Social'naja psihologija i obshhestvo. 2015. V. 6. № 2. P. 33–50. 
(in Russian) 

7. Mikljaeva A.V., Rumjanceva P.V. Sootnoshenie central'nyh i pe-
rifericheskih komponentov v strukture social'noj identichnosti    
lichnosti // Psihologicheskij zhurnal. 2011. V. 32. № 5. P. 36–45. 
(in Russian) 

8. Mjagkov I.F., Shherbatyh Ju.V., Kravcova M.S. Psihologicheskij 
analiz urovnja individual'noj religioznosti // Psihologicheskij zhur-
nal. 1996. V. 17. № 6. P. 119–122. (in Russian) 

9. Pravoslavie ot A do Ja. Slovar' — spravochnik. Moscow: 
Dar#.,2009. (in Russian) 

10. Religiovedenie / Pod red. M.M. Shahnovich. St. Petersburg.: 
Piter, 2008. (in Russian) 

11. Religija v samosoznanii naroda (religioznyj faktor v identif-
ikacionnyh processah) / Ed. M.P. Mchedlov. Moscow:Institut 
sociologii RAN, 2008. (in Russian) 
Sinelina Ju.Ju. O dinamike religioznosti rossijan i nekotoryh 
metodologicheskih problemah ee izuchenija (religioznoe soznanie 
i povedenie pravoslavnyh i musul'man) // Sociologicheskie issle-
dovanija. 2013. № 10. P. 104–115. (in Russian) 

12. Social'naja psihologija razvitija / Ed. N.N.Tolstyh. Moscow: 
Jurajt., 2014. (in Russian) 

13. Titov R.S. Koncepcija individual'noj religioznosti G. Olporta: 
ponjatie religioznyh orientacij // Kul'turno-istoricheskaja psi-
hologija. 2013. № 1. P. 2–9. (in Russian) 

14. Huhlaev O.E., Shorohova V.A. Social'no-psihologicheskoe issle-
dovanie religioznoj identichnosti u pravoslavnoj molodezhi // 
Social'naja psihologija i obshhestvo. 2016. V. 7. № 2. P. 35–50. 
(in Russian) 

15. Chesnokova V.F. Tesnym putem: Process vocerkovlenija nasele-
nija Rossii v konce HH veka. Moscow: Akademicheskij Proekt, 
2005. (in Russian) 

16. Shorohova V.A., Huhlaev O.E., Dagbaeva S.B. Vzaimosvjaz' cen-
nostej i religioznoj identichnosti u shkol'nikov buddistskogo vero-
ispovedanija // Kul'turno-istoricheskaja psihologija. 2016. V. 12. 
№ 1. P. 66–75. (in Russian) 

17. Allport G.W. The Individual and his Religion. N.Y., 1971. 
18. Donahue, M.J. Intrinsic and extrinsic religiousness: Review and 

meta-analysis // Journal of Personality & Social Psycholo-
gy.1985. Vol. 48. P. 400–419. 

19. Goplen J., Ashby E. Plant A. Religious Worldview: Protecting 

                                                                        
5 The article was prepared with the support of “Russian Foundation for Basic Research” Grant No 15-06-10843 “Risks and Resources of Religious 

Identity in Modern Russia: Cross-Cultural Analysis”. 



104                                                                  РЫЖОВА и др. 

ПСИХОЛОГИЧЕСКИЙ ЖУРНАЛ  том 39    № 4    2018 

One’s Meaning System Through Religious Prejudice // Person-
ality and Social Psychology Bulletin. 2015. Vol. 41. №11. 
P. 1474–1487. 

20. Gorsuch R., McPherson S. E. Intrinsic / extrinsic measurement: 
I/E-revised and single-item scales // Journal for the Scientific 
Study of Religion.1989. V.28. P.348–354.  

21. Hansen I. G., Norenzayan A. Between yang and yin and heaven 
and hell: Untangling the complex relationship between religion 
and intolerance. // Where God and science meet: How brain and 
evolutionary studies alter our understanding of religion./ Ed. 
P. McNamara. Westport, CT: Praeger. 2006. P. 187–211 

22. Leach C.W., van Zomeren M., Zebel S., Vliek M.L.W., 
Pennekamp S.F., Doosje B., Ouwerkerk J.W., Spears R. Group-
level self-definition and self-investment: A hierarchical (multi-
component) model of in-group identification // Journal of Per-
sonality and Social Psychology. 2008. Vol. 95. № 1. P. 144–165. 

23. Tajfel H., Turner J. The social identity theory of intergroup be-
havior // Psychology of intergroup relations. Chicago, Nelson-
Hall, 1985. 

24. Van Camp D., Barden J., Sloan L. Social and Individual Reli-
gious Orientations Exist Within Both Intrinsic and Extrinsic Re-
ligiosity // Archive for the Psychology of Religion. 2016. Vol.38. 
№ 1. P. 22–46. 

 


