
№3 1997Том 18психологический журнал

и. А. Джидирьян

ПРЕДСТАВЛЕНИЯ О СЧАСТЬЕ В РУССКОМ МЕНТАЛИТЕТЕ*

© 1997 г.

Анализируется проблема счастья в аспекте русской кул1>тур|л, и рас
крываются некоторые особенности 1юспрпятия счастья-несчастья в мен
талитете русского народа. Показано, что огиошения  к радостям и стра
даниям. счастью-несчасччио составляют важную характеристику нацио
нального самосознания и в значительной степени определяют свое
образие духовной культуры и национально-психологические черты рус
ских людей. Отмечается нравственно-духовная доминанта счастья в рус
ской ментальности, а также сложные, неоднозначн].1е связи между опти
мизмом и удовлетворенностью жизнью.

Ключевые слова: счастье-несчастье, менталитет, национальное само
сознание, удовлетворениость-нсудовлетворенноез ь жизнью, оптим1[зм.
смысл жизни.

Во все времена и все народы мира ныталис1> отве'1ить на вопросы о том, что такое
счастье и что делает людей счастливыми или несчастливыми в процессе жизни. Это
один из тех вечных вопросов человечества, который ставит перед собой каждое новое
поколение людей, нс соглашаясь или даже отвергая многое из того, что утверждали
и говорили их предшественники. За долгую историю человеческих искании истины

стремлений к счастью были предложены сотни его определении, выдвинуто мно
жество теоретических подходов и концепций*. Противоречивость взглядов и чрез
мерный субъективизм в оценках и суждениях о счастье нередко порождали
тицизм в отношении возможностей его объективного, строго научного исследования
[3, с. 62]. Многие из этих возражений и замечаний действительно имеют под собой

и его достижения весьма
нс переставала быть

и

скеп-

реальные основания, поскольку сама природа счастья
относительны . Тем нс менее проблема счастья никогда
предметом научных изысканий и специальных исследовании, попыток дагь четкие,
точно сформулированные положения, отвечающие требованиям и критериям нау i
ности.

Особенно заметно возрос научный статус этой проблемы со второй
годов нашего столетня, когда в западной и прежде всего американской науке стали
активно проводит1>ся социально-психологические, в том числе и экспср1шснтальные
исследования различных аспектов счастья и удовлетворенности жизнью, от ли *”^
большинства работ предшествующих лет. содержащих преимущественно  '

 60-х

ческие рассуждения о том, что есть счастье и как его достигнут ь, в этих ^*^”^*'Р** *
исследованиях акцент 6е»1л сделан на разработку и обоснование
ментария его исследования, предусматриваю1цего специальные мстоди юские \

половины

""Работа выполнена при финансовой поддержке Российского 1 умаиитарного иау того ]
проекта Ка 95-06-17747).

' Как отмечает в своем эссе о счастливой житии Роберт Шпемам. сше рпмекии
Блаженный (354^30 п\ до н.э.) "насчитали ни более ни Ntciiee(116-37 гг . до Н.Э.), а вслед за ним и Августин

двести восемьдесят девять различных точек зрения на счастье (цнт. по [6. с. J).как
13



способные существенно снизить субъективизм индивидуальных суждений и достичь
большей объективности исходных эмпирических данных.

В результате этих исследований, многие из которых проводились по Междуна
родным научным проектам, удалось получить достаточно большой массив
научных данных, позволивший увидеть нс только общие тенденциино и

конкретно-
и закономерности,

некоторые особенности их проявления в разных странах и у разных народов.
К сожалению, наша страна не принимала участия во многих проектах, связанных

с проблематикой счастья и жизненного благополучия людей, практически нс было
исследований по этой тематике,и своих собственных

.X. ^ время как во многих
западных странах они уже давно и успешно осуществлялись. Основная
традиционных замалчиваний или
проблемам или даже целым
укладывались в четко

причина
советской науки к определенным

направлениям исследований хорошо известна -
выстроенную в те годы систему идеологичес ких

пагандистских установок. И действительно, уже сама постановка
в какой мере счастливы или несчастливы
должна была показаться

невнимания"
они не
и иро-

воироса о том.
социализма,

неправомерной с позиций этих установок не говоря уже
результать! на основе конкретных, социально-

людп в обществе победившего

о перспективе получить негативные
психологических исследований.

Ограниченность
воеменных эмпирической базы для прямого сопоставительного анализа со-
расширить рамкГп ™ нeoбxonп^.ым
русГоТ ° ■■ рассмотреть проблему счастья в аспекте
^ихологшГ’киГос г ' ° " ЯУ“"«ь,мп традициями и „ациональио-
пы«р 'некими особенностями русского народа, самобытности его судьбы и исто
рического существования в мире. В соответствии г  и испоисслеповяния ^ ^-ииизыствии с этим и общая стратегия такого
исследования ориентирована уже не на поиски того, что отличает
других народов и как бы демонстрирует его
"побочная".

русский народ от
нп UP Г.ГТГ.РГГ ииаковость" (это лишь вторая, как бы
но не определяющая задача) , а на выявление того

особенно характерным, наиболее типичным и глубоко VKonoupLui ix« ^ ^
и нац„ональн6-„нд„зидуальнь.м в вопросах счастья “г” ляс ^в де^
веческое не столько через призму отдельных различий, сколько через богчтсгво его
конкретных национальных форм, возвышающихся до общечеловеческих значений

Такая постановка вопроса отвечает традициям русской философской мысли пля
которой тема "русскости" (Н. Бердяев) - это „е тема искщочительХт о обГо
предназначения или избранности русского народа а темп егп сТ. г °“бого
рических корней и духовных оснований разв™ в боде^ об“'!’°''ь
плане - это проблема соотношения кате?ор„/Гссоби^Ги^об ,щого
национального во всечеловеческом н всечеловеческого
национального. Как справедливо подчеркивал
обогащение всечеловеческого

что является для него

то есть
в индивпдуал1>ных формах

^ своих работах Н. Бердяев, развитие и
достигается через глубину и богатство

наоборот. Другого исторического
национальных

пути их развития
индивидуальностей и культур
нет и быть не может [4, с. 94].

ческой суГьбГ°„аро'’„Гво^“^?а'.ю пГ самосознания  „ „сторн-
преобразованиГГоЦест^нГь. нГйя°се“"'’™°'’ т эпохи социальных

СОСТОИТ в гом, что тяжелые годы внешних
могуч его национальный

развиться недоверие к себе и опасная
сегодня российское общество

оно поражено глубоким
растеряно. Никто
будущего,

и

и водо-
считал Н.О. Лосский.

и внутренних потрясений истощают силы
-- характер, у него "■

подражательность" [15, с. 324].
вновь переживает тяжелый период своего

экономическим и нравственным кризисом;
не знает ни точных рецептов,

но уже, к сожалению,
того, что было нашим
народа.

в такие периоды

развития:
оно на распу'гье,

ни своего
многое из

духовного опыта

ни четких ориентиров
снова перечеркивается и игнорируется

недавним прошлым и стало достоянием

14



в условиях новых реформ с их четко выраженным поворотом в сторону ценностей
торгово-рыночных отношений в общественной жизни,западного образа жизни

когда СМИ заполонила "жвачно-сникерская'’ и другая чуждая большинству россиян
темпами идет "вестернизация" отечественной культуры.реклама и угрожаЕощими

закономерным представляется интерес многих наших ученых к проблеме российско-
русского менталитета, традиционным национальным ценностям, многовековому
духовно-нравственному опыту народа [7, 21,22].

В своем анализе проблемы счастья в контексте российского менталитета мы
опирались на самые различные источники, используя не только специальные научные
работы и результаты конкретных эмпирических исследований, но и произведения
русской художественной литературы и поэзии, включая народное творчество, выска-

наших известных мыслителей, деятелей искусства и литературы.зывания

Традиционная для русского сознания моральность с ее многосторонними и много-
поисками абсолютного добра и духовного смысла во всем, что затрагиваеттрудными.. . „

основы бытия и человеческого существования в мире, в полной мере обнаруживает
себя и в отношении к счастью-несчастью. Однако, проблема для нас не просто в на
личии этой моральной доминанты, в преобладании духовно-нравственной точки
зрения над всеми другими в представлениях н рассуждениях о счастье, а в содер-

характеристиках самой нравственности, в раскрытии ее российскойжательных
ментальности.

Известно, что нравственная проблематика счастья в различных
древнегреческой философии (Платон.

своих аспектах

возникла и активно разрабатывалась еще
Сенека, стоики и др.). Однако, се дальнейшее развитие, а также возможность огром
ного влияния на культуру и сознание европейских народов оказались непосредственно
связанными с христианским вероучением. "Благословенны плачущие , - один из лейт
мотивов Евангелия от Матфея, согласно которому счастье является сверхъестест
венным даром, заслугой за нравственные добродетели и прежде всего за терпение
и кротость в борьбе с трудностями, за честность и справедливость , за лишения
и страдания в земной жизни. Вместе с религиозным сознанием в этической пробле
матике счастья усиливалась тема аскезы, страдания, отказа от искушении и чув¬
ственных удовольствии.

Особенно сильным на формирование национального самосознания и характера1  г г „ облик оказалось
русского народа, на его культуру, на весь нравственно-духовный
влияние православного христианства - и для этого были свои причины, о которых мы
скажем дальше. На протяжении тысячелетней российской истории православная
идеология настолько органично переплелась с традициями,
строением и мировосприятием народа, что это дает основание говорить
авторам не просто о русском, а русско-православном менталитете ’ ' -
крайней мере не вызывает сомнений огромная роль православия в Ф®Р'^’^*Р
системы представлений и чувствований русского народа, которые опр
жизненную философию счастья. опл.^г',тткно

В рамках такой системы представлений о счастье - как ни пар „.„у стоа-
можст показаться на первый взгляд - важнейшее значение принадлеж! hworho-

дания как той структуры сознания, которая несет ®  ^ отд^ьный
нравственный смысл. Счастье воспринимается не само по себе, не к «
и самодостаточный факт или сторона жизни, а в соотношении и  папостно-несчастья. Более того, все возможные радост но

бы отодвигаются на вторые
ъю и связанным с ним

это

противоположностей — страдания и
земной человеческой жизни как

позиции, уступая первенство в этой цепочке понятий несчас! счастьем
Именно такие причинно-следственные отношения между с Еастьем●  ̂ пословиц и пого-

счастливые состояния

переживаниям
большинстве русских народныхи несчастьем просматриваются

15



ворок. Например: "Бояться несчастья - н счастья не видеть", "Не бывать бы с*
да несчастье помогло",
радость" и др.

Общеизвестно,

Кто нужды не ведал, и счастья не знает".

что народы мира во все исторические времена выражал

lacTbio.

"Где горе, tuni и

 и своп
чувства и мысли, мироощущения и надежды через многие и caNfj>ie разные виды
художественного творчества. Для русского народа наиболее традиционной формой
акого самовыражения стала песня. Именно русская народная песня, в основе своей

пронизанная "тоско[о-кручиною. великой печалию"
мощным источником чувств, важнейшим энергетическим зарядом для

и поэ™ крупных представителей отечественной литературы
свое TROT^ur-'^' народные песни и отмечая их огромное влияние на все
чеота несчастпе жизни семейственной есть отличительная

Р  равах русского народа. Шлюсь на русские песни: обыкновенное
ние или жалоба красавицы,
постылой жене" [5, с. 185-186].

Позже

их содержа-
выданной замуж насильно, или упреки молодого мужа

лил ^ самом, но в более широком контексте
А.М. Апухтин, специально посвятив
творений:

прекрасно скажс!'
русской народной песне одг(о из своих стихо-

Не могучий дар природы
Не монахп-мудрсцы. -
Создавали вас невзгоды
Да безвестные певцы...

И как много в этих звуках
Непонятного слилось!

Что за удаль в самих муках.
Сколько в смехе тайных слез!...

Годы идут чередою...
Песни нашей старины
Тем же рабством и тоскою
Той же жалобой полны...

[11. с. 309-310].

Поэтому совершенно
создавали образ родины и мнпгнг* подобной эмоциональной тональности вос-
вековой бедности и страданий РУСских поэтов: он несет на себе печать
жизненных испытаний Пля ботт 'Тяжелой исторической доли и больших
^^олько разливы пек ее ~ -возможно, даже нс
холодное молчанье" "чета морям лесов безбрежных колыханье", "степей
деревень" {М.Ю Лермонтов^ "гг “ "ДРожащис огни печальных
и  вонь, и бедность и ГИ Г тТ Ра^РУ^енные стены, и та же грязь
земли" (Л.м. Жемчужников^ У^Рюмых людей, вид печальной
МОНТ) и "HecMacTje 1ПТТ ’ в века... и обижен человек" (К Баль-

В соответствии с
страниц отечественной образом родного края, который предстает со
Ратуре XIX века активно СГ-.’ ° особенно в реалистической лите-
несчастной человечег1гой и даже становится преобладающей

лучшую жичн! т7 ДУ’^овных и физических страданий

российского обп^ества"'’^ встречает живейший
народа.

Так, В.Г. Белинский

на

ИИ писал о Бедной Лизе" Н

тема
, тоски и надежды

отклик у самых разных слоев
оказываясь созвучной общему мироощущению и настроению

.М. Карамзина что она сводила
16



с ума всю публлку" [12, с. 33]. Написанная еще в конце XVIII века, она повествовала о
несчастной судьбе своих героев и. несмотря на незамысловатость сюжета и простоту
изложения, на протяжении двух столетий вызывала неизменный интерес у всех
поколений российских читателей.

В контексте нашего исследования следует однако подчеркнуть, что "печально-
страдательная" доминанта в судьбе многих героев русской прозы - это нс трагизм
шекспировских героев, поднятый до уровня мировых судеб и "кипения” земных
страстей, и даже не драма человеческого суищетвовамия в произведениях многих
европейских авторов. Это несколько другая, со своими "русскими" изломами и пере
гибами, несчастливость и неустроенность личного бытия, неблагополучие "души
томящейся и ищущей", одновременно открытой и глубоко ранимой, охваченной
мучительными переживаниями "своего бессилия перед необходимостью "  (Дос
тоевский), со своей "вековой тоской" (Блок) и "великой печалию". занятой поис
ками истины и правды, вечно сомневаюи;сйся и в то же время доверчивой и ошибаю-
и^ейся.

Другими словами, это не столько трагизм поступков, действия, прямого героиче
ского дела, сколько "скрытый трагизм бытия" (Н. Бердяев), "неудовлетворенность
всем вооб1це сунщетвующим" (Е. Трубецкой) как временным, относительным
и условным, трагизм невписанности в мировую гармонию, в универсальные духовно
нравственные закон1>1 жизни; и это скорее нс трагизм на уровне рассудка, ло
гики жизни и здравого смысла, а на уровне интуиции, внутренних ощущений и раз
ладов.

Конечно, вековая нищета и бедность "земли русской", о которых так много сказано
II написано в отечественной литературе и поэзии, где, по выражению поэта, "жизнь
стонет раньше, чем родиться, и стоном иролагает путь" [11, с. 300]. нс является каким-
то "божьим наказанием" или проявлением национальных особенностей русского на
рода. Это не его вина, а скорее беда, в исторической судьбе его проявилась "злая во
люшка": неблагоприятный расклад и совпадение прежде всего целого ряда объек
тивных факторов и обстоятельств жизни. Главные из них хорошо известны - многие
были выделены и проанализированы еще в работах дореволюционных русских исто
риков и философов [3, 4, 15, 24, 25]. Однако традиция такого широкого "многофак
торного" исследования была, к сожалению, прервана  в советские годы как идеалисти
ческая и ненаучная, а объяснительные возможности общественных наук, пытавшихся
во всем увидеть лишь проявление законов классовой борьбы, взаимоотношений
производительных сил и производственных отношений, были по существу весьма
ограничены. Но это уже другая, выходящая за рамки данного исследования, проб
лема.

В контексте нашей темы важным представляется сам факт того, что объективно
складывавшиеся для русского народа на протяжении столетий условия существо
вания — исторические, территориально-географические, природные, хозяистпенно-

и безбеднойэкономические и др. - нс давали ему никаких оснований для довольства
жизни, способствовали формированию таких особенностей характера, системы цен
ностей и мироощущения, которые определяли и его понимание и восприятие счастья-
несчастья.

В частности, в свете этого факта объяснимо и то. почему "земля русская
столь благодатной для восприятия и укоренения на ней христианской идеологии, для
которой центр тяжести в земном существовании человека представляется смещенным
в сторону несчастья и, по образному выражению В. Татарксвича, является скорее
долиной плача", чем "садом радости" [23, с. 238].

В свою очередь, в русском Православии усиливается внимание к духовно-нрав
ственным основаниям этого сдвига, развивается и обогащается христианская идея
связи души и страдания: страдание наполняется глубоким духовным смыслом, начи
нает олицетворять подлинность человеческого бытия, истинность человеческой лич
ности. И на протяжении веков разными путями и в разных формах развивается

оказалась

и

17



укрепляется одна из самых основополагающих для русского сознания формула,
которую гениально просто выразили по отногпенню к себе наши великие поэты:
А.С. Пушкин - "Я жить хочу, чтоб мыслить и страдать” [19, с. 169]; М.Ю. Лермонтов -
"Я жить хочу! хочу печали любви и счастию назло" [14, с. 141].

Своего высшего художественного воплощения тема "страдающей души" и свя
занные с ней идея и убежденность в том. что страдание есть проявление души. а.
следовательно, и самой жизни, что оно есть "светитель” и ее истинная основа,
получили, как известно, в творчестве Ф. Достоевского, одного из саь1ых глубо
ких исследователей "тайн" человеческой личности вообще, "русской души", в част
ности.

В системе жизненных ценностей русского народа страданию придается благостный,
нравственно-очищающий и духовно-возвышающий смысл: им определяются общая
душевная отзывчивость человека, его способность воспринимать нс только собствен
ное, но и чужое горе, проявлять сочувствие и сострадание к другим людям, готовность
оказать им помощь в трудные минуты жизни. О том, что значат для русского
человека чувства сострадания и сочувствия, прекрасно сказал И.С. Тургенев. Обра
щаясь к московским студентам, выразившим глубокое признание и поклонение в
связи с его чествованием в 1879 году, уже стареющий и умудренный большим
жизненным опытом писатель сказал: я... горжусь и осчастливен этим сочувствием,
...это сочувствие есть высочайнЕая, единственная награда, после которой уже ничего
не остается желать" [26, с. 335].

Обостренное и повышенное внимание к печальным сторонам жизни в сознании
и мировосприятии русского народа определили, в свою очередь, и весьма скромные
позиции в них счастья и его составляющих. Счастье чаще всего воспринимается как
мечта, как идеал — счастия искали, счастья не нашли" (К. Бальмонт) — или, в лучшем
случае, как отдельные мгновения и быстротечные эпизоды радость
короткая" (С. Есенин) - которые трудно н невозможно удержать. Сознание как бы
противится иллюзорности и мимолетности состояний мирского благополучия и пере
живаний радости, счастью не верь — а беды не пугайся" — по-житейски мудро и по-
доброму наставляет русская народная пословица. Оно словно опасается возможных
противоречий и "столкновений" с собственным нравственным чувством, которому
эмоционально ближе и интуитивно понятнее как общая "мировая скорбь", так и пе
чаль конкретной человеческой жизни.

В этой связи обращает на себя внимание тот факт, что в рамках русского мента
литета очень значимой и актуальной оказалась такая сложная и неоднозначная
проблема, как проблема счастья и вины, морального права быт1> счастливым.

И действительно, почему в жизни нередко случается так. что присутствуют,
казалось бы, все внешние атрибуты счастья, достигаются все поставленные цели,
реализуются все возможные и невозможные желания, но счастливым человек, увы, не
становится? И здесь многое объясняется внутренним моральным чувством.

Уже Н.М. Карамзин в своей исторической повести "Марфа-посадница,  или Поко
рение Новгорода"

жизни

заостренной форме и на конкретном российском материале
поставил эту проблему, соединив между собой счастье и вину, которая нм порож
дается. Благоденствие Новгорода", когда "Россия бедствует - ее земля обогряется
кровию, веси и грады опустели, люди, как звери, в лесах укрываются, отец ищет детей
и не находит, вдовы и сироты просят милостыни на распутиях", - такой упрек городу
делается со стороны россия
счастливы - и

в

н, и он всей вине нс может оправдаться". "Так, мы
виновны, ибо дерзнули повиноваться законам своего блага", — обви

няют сами себя смелые и вольнолюбивые граждане Новгорода, понимая моральную
неправомерность своего счастья и процветания [12, с. 181].

Подлинных высот национального осмысления проблема моральной правомерности
счастья достигает у А.С. Пушкина, в его "Борисе Годунове". И снова рефреном звучит
такое привычное для русского сознания "счастья нет", но уже в устах самого
могущественного на Руси человека - даря.

18



Достиг я высшей власти;
Шестой уж год я царствую спокойно.
Но счастья нет моей душе...
Ни власть, ни жизнь njchb не веселят;
Предчувствую небесный rpoNf и горе.
Мне счастья нет...
Ах! чувствую: ничто не может нас
Среди мирских печалей успокоить;
Ничто, ничто... едина разве совесть

[16, с. 207-208].

В рамках нравственного типа отношения к счастью, который веками формировался
в недрах русского сознания и составляет привлекательную, ценную национальную
черту нашего народа, ясно просматривается механизм своеобразного "дис
танцирования" или даже "боязни" счастья. Он связан прежде всего с чувством
внутренней неловкости и психологического дискомфорта из-за того, что многие
другие люди несчастны и страдают, в то время как тебе хорошо и ты счастлив.
Человек как бы стесняется своего счастья, если кому-то рядом плохо п тяжело.
Нередко такая рефлексия нравственного сознания осуществляется бессознательно и
возникает парадоксальное и трудно объяснимое состояние, когда ты как бы
несчастлив своим счастьем.

На эти проявления нравственного сознания во всей их противоречивости и слож
ности обратил внимание Н. Бердяев, занимаясь "самопознанием". Говоря о русских
чертах своего мировосприятия, он, с присущим ему мастерством тонкого психолога
и глубокого аналитика, не раз возвращался к мысли  о том, что "всегда боялся
счастливых, радостных минут", что именно в эти минуты "с особенной остротой
вспоминал о мучительности жизни" [3, с. 46]. "Более того, - продолжал он свои на
блюдения и размышления над этими особенностями своего жизнсчувствия, - мне
часто думалось, что я нс хочу счастья и даже боюсь счастья. Всякое наслаждение
сопровождалось у меня чувством вины и чего-то дурного" [3, с. 62].

В представлениях русских людей о счастье нс могла не проявиться одна из
наиболее удивительных, по выражению Н. Бердяева, особенность русского мента
литета- способность объединять самое противоположное и взаимоисключающее,
"устремленность к крайнему и предельному", когда "бездонная глубь и необъятная
высь сочетаются с какой-то низостью, неблагородством, отсутствием достоинства,
рабством" [4, с. 11].

Именно эту парадоксальную "антиномичность" и "двойственность" русской души
имел в виду А.С. Пушкин, когда что-то "родное" слышалось ему "в долгих песнях
ямщика: то разгулье удалое, то сердечная тоска" [18, с. 309].

Обратной стороной этой "очень национальной, - по выражению Н. Бердяева, -
черты русских" [4, 32] является отсутствие "среднего", "бессилие" и даже "без
дарность" во всем относительном, умеренном, что как раз преобладает в природно
историческом процессе и в реальной жизни, в том числе, в вопросах счастья.

И действительно, крайности и предельный разброс мнений характеризуют чаще
всего оценки и притязания русских людей на счастье. С одной стороны, многие из них
не мыслили себе счастья вне традиционной и сокровенной для православной души
идеи всеобъемлющего и абсолютного блага, отвергающей любые компромиссы
соглащения в своем стремлении к всеобщему счастью, "страдающей за всех притес
ненных, бедных, жалких и принимающей на себя их несчастья" [25, с. 211].

С другой стороны, стремление к счастью во всечеловеческом масштабе и по
них быть довольными теми малыми благами, кото-

и

максимуму не мешало многим из
рые были в их реальной жизни. Подобно одному из персонажей повести И.С. Тур
генева "Муму", мечтающему как о высшем для себя счастье "быть поприветст-

19



вованным при людях" и почувствоват[> себя хотя бы раз "п числе чсловек()в" [27.
с. 254], большинство русских людей чаще всего тоже оставались в пределах самых
скромных и минимальных притязаний - "было бы что поесть и во что одеться". И
этот минимум нс давал оснований чувствовать себя несчастливыми.

Возникает естественный вопрос: имеются ли в современном российском обществе,
точнее, проявляются ли у наших граждан в их отношении к счастью-несчастью
в качестве некоторого общего свойства национально выражепшие черты и особен
ности, на которые мы обратили внимание в своем анализе? Или все уравнялось и
стерлось под влиянием новых процессов общественной жизни?

Мы полагаем, что для положительного ответа на первый из поставленных вьнпе
вопросов у нас все же есть достаточные основания.  И это нс только отдельные
наблюдения, свидетельства высказывания и т.д., но и конкретные, хотя и огра
ниченные научные и эмпирические данные, подтверждающие общий вывод. Сош
лемся на некоторые из них.

Так, при внимательном анализе содержания многочисленных интервью с нашими
известными и менее извсстньеми соотечественниками, нельзя не обратить внимания
на такой, например, факт, что в отличие от своих зарубежных коллег, особенно аме
риканских, многие из них при ответе на традиционный для интервью вопрос
Счастливы ли вы?" стараются смягчить категоричность своего утпердптел1>ного

и говорят об этом без торжественных интонаций, более прнглушешю и даже
уклончиво. Как выразился один наш известный публицист, быть счас'1'лишим у пего
совести нс хватает". Поэтому более естественно для

несчастный человек" [13, с. 4].
В этой связи вспоминаются очень

ответа

него сказат1>, ч'го ом "пс

искренние и яркие по своей созвучности высоким
русским духовно-нравственным традициям признания нашей замечательной народной
актрисы Ф. Раневской: "Мне было бы стыдно иметь деньги, бриллиан'п.ц сбер
книжки, — как-то сказала она. — Стыдно, я нс могла бы... Знаете, в чем мое богат
ство? - В том, что оно мне не нужно" [20, с. 9].

Важными в этом вопросе стали для нас и собственные наблюдения в процессе
проведения экспериментального исследования, когда на вопрос "Счастливы ли Вы?"
многие испытуемые, рядовые граждане страны, вместо прямого ответа "Да, я счаст-
лив(а)", предпочитали для себя более смягченный вариант,
несчастный человек".

Наконец, имеются и более достоверные

например, "Я,скорее, пс

в научном отношении данные, которые,
наряду с уже приведенными, дают основание говорить о национальных особенностях
восприятия счастья-несчастья в современном русском менталитете.

Как отмечают многие зарубежные исследователи, существует тенденция к пре
увеличению счастливых ответов" [I, с. 30]. С точки зрения западного образа жизни
и его менталитета, особенно a^^cpикaнcкoгo, такая тенденция вполне закономерна
и понятна: здесь надо быть счастливым, надо постоянно "чувствовать себя на высоте"
и всегда улыбаться. И неважно, как на самом деле обстоят дела и что в это время
происходит у тебя внутри. В противном случае можно быстро потерять необходимый
кредит доверия и уважения со стороны сослуживцев  и знакомых, лишиться шансов на
успешную карьеру и высокое положение в обществе. "Несчастливц1>Г' вряд ли могут
рассчитывать на снисхождение, или хотя бы на равное к себе отношение по срав
нению с теми, кто более благополучен и у кого все ”о-кей". Известно, например, что
у работодателя часто не оказь[вастся мест для несчастливцев [1]. Учитывая эти
обстоятельства, некоторые исследователи, особенно америкаЕЮКие, нередко даже в
ущерб научности, предпочитают не вклЕочать в своп опросники ееуеекты, в которых
респондентов просили бы оценить степень их несчастливости.

В отношении российского общества и его граждан подобные опасения не ЕЕред-

20



ставляются актуальными, а соответствующие nonpoci>i нс имеют травмирующего
контекста. Такой вывод обоснован следующими соображениями. ocuoBanFibiMii на
результатах эмпирических исследований.

Прежде всего обращает на себя BHiiNjaHne высокий процент неудовлетворенных
жизнью людей, который фиксируется социологическими опросами последних лет. По
данным ряда таких опросов в среднем до 75% наших соотечественников
иной мере не удовлетворены своей нынешней жизнью  и материальным благопо
лучием, живут без надежды, не имеют идеалов, не уверены в завтрашнем дне, испы
тывают напряжение, раздражение, тоску, страх и другие отрицательные чувства [9].

Эти показатели значительно выше тех, которые выявляются в зарубежных опро
сах и исследованиях. Сошлемся на очень выразительные результаты одного
исследования, которые привела недавно социолог О. Здравомыслова в своем выступ
лении по российскому радио в передаче "Боритесь за свои права” от 6 Nrap-ra 1996 г.
Так, наша страна по количеству несчастливых в личной жизни людей оказалась
непревзойденным лидepo^^, оставив далеко позади себя Англию, Францию и США.
В то время как 42% опрошенных россиян считают себя несчастлив1>1ми, среди
французов таких оказалось 25%, среди англичан всего 1%, а несчастливых амери
канцев вообще не оказалось. В этой связи интересно отметить, что по объективным
показателям чувствовать себя несчастливыкш в личной жизни у россиян отнюдь не
больше оснований, чем у тех же англичан, американцев или французов. Известно,
например, что не только у нас, но и в ряде стран Запада каждая третья супружеская
пара разводится, причем во многих семьях конфликты сопровождаются рукопри
кладством [1, с. 222]. Поэтому вряд ли больпшнство людей там действительно счаст
ливы. И хотя по объективнЕим показателям

в той пли

такого

между нашими странами нет принци
пиальной разницы, она впечатляет количеством положительных и отрицательных
ответов. Причина, коЕЕечно, в чем-то другом, и мы  к этому вопросу вернемся позже.

По данным нашего собственного исследования средние значения по показателям
общей удовлетворенности и счастья также являеотся недостаточно высокими, зна
чительно уступая тем, которые были получены в аналогичных исследованиях зару-
бежЕЕЫХ авторов [9].

Конечно, высокий процент несчастливых и неудовлетворенных жизнью лЕОдей
в нашей стране, по сравнению с западными, было бы проЕце всего объяснЕГгь объек-
ТЕЕВ1ЕЕ>ЕМН фаКТОраМЕЕ - НИЗКЕЕЙ урОВСЕЕЬ ЖЕЕЗНН, МОраЛЬНЬЕЙ ЕЕ ДуХОВНЫЙ КрНЗИСЫ
обЕцества и т.д. Влиянеес объектЕЕВньЕХ факторов на удовлстворенЕЕОСТь
деЕ'ЕСтвительно является существенным, но далеко не самЕим главным. Болес того, в
западных странах с вьесокегм матсрЕШЛЬЕЕым достатком за ЕЮСледЕЕие 20—30 лет
отмечается ослабленЕЕс подобного влееяния. В среднем на долю этих факторов по
данЕЕЕЛМ ряда американских ЕЕССледований приходится еес более 15% всех разли
субъективном благоЕюлучии [28, с. 558].

В свою очередь, некоторые кросс-кул1>турньЕе ЕЕССЛСдованЕЕя, а также проводЕЕмьЕе
институтом ГэллаЕЕа международньЕс обзорьЕ еео pa3HbiNE странам ее perEioHaNf (как уже
отмечалось, нзееед страна нее в одном еез них не ЕЕрсдставлена),  не показываЕот
ЗЕЕачимых положительных коррслящЕЙ между уровнем экономического благосос
тояния народов этих стран ее оЕцущенисм счаст1)Я [1,с. 152]. Так, уже в 1976 году,
неожЕЕданно для самЕЕХ ЕЕСследователей, бьЕло обнаружено, что латиноамериканцы,
живущие на гранЕЕ нЕпдетьЕ, более счастлЕЕвьЕ, чем европейцы. В то же время срсдЕг
европеЕ'ЕСких стран, входяедих в Европейское экономическое сообЕЦСство и гео эконо-
МЕЕческим показателям благополучия своих граждан находящЕЕхся ЕЕримерно Eia одном

счастья. Выяс-

ЖЕЕЗНЬЕО

чии в

уровне, имсЕОтся сущсственньге различЕгя в субъектЕгвных ЕЕОказателях
нилось, например, что более всего удовлетворены своей жизнью бельгий1Е,ьЕ, датчане
ЕЕ голландцЕ>Е, В ТО время как у франдузов, итальянцев ее немцев этот уровень самый
ЕЕИЗКИЙ.

что на показатели субъективного ощущенЕЕя
счастья и удовлетворенности жеезнью людей, живупщх в разньЕХ странах, сущест-

Поэтому логично предположЕЕть.

21



венное влияние оказывают культура и традиции этих народов, у которых в процессе
совместного исторического существования и других факторов сформировались неко
торые общие представления о счастье—несчастье, определенный уровень жизненных
запросов, свои различия в точках отсчета, оценивания н сравнений.

В отношении российских традиций и российского менталитета наиболее важной
представляется нам присущая им доброжелательная тональность при восприятии
несчастья и тех, кто несчастен. В этом восприятии нет никакого осуждающего или
унижающего контекста, каких-либо намеков на неполноценность или ущербность
личности.

"Бояться несчастья - счастья не видеть", "Беда вымучит, беда и выучит", "Тебя
и накажут, тебя и пожалеют", — в этих нравственно-практических предписаниях
русских пословиц обобщен жизненный опыт народа, много пережившего и перестра
давшего за свою тысячелетнюю историю, познавшего вековую нужду и другие
тяжелые испытания судьбы и научившегося достойно  и по-доброму относиться даже к
несчастью.

Благожелательный тон русского человека по othoiuchiiio к несчастью
обусловливал и, в своео очередь, обусловливался тем главным смыслом, который
всегда был преобладающим в представлениях нашего народа о счаст1>е-несчастье и
остается по существу таким и сегодня. Этот смысл связывается прежде всего и
главным образом с пониманием несчастья как удара судьбы, проявлением беды, от
которой никто не застрахован. Как известно, и само слово "счастье" в русском языке
происходит от корня "часть", т.е. удел, судьба. Соответственно, несчастье - это не
удел, не судьба. Однако, одновременно просматриваются и некоторые различия. Так.
если достижение счастья еще может связываться с какими-то усилиями и заслугами
самого человека, то в несчастье эта личностная компонента практически всегда
отсутствует.

Понятно, что доброжелательно-сочувственная тональность русского сознания
к несчастью определила и свойственную русским людям откровенность в отношении
к своим бедам и страданиям, которые обычно не скрываются от других. Русским
людям свойственна привычка "поведать" о своих несчастьях, рассказать о своем горе,

сомневаясь при этом, что их поймут и поддержат. Мотив сочувствия глубоко
укоренен в русском менталитете и в качестве некоторой общей тенденции остается
в нем, бесспорно, и сейчас.

По нашим наблюдениям н некоторым другим свидетельствам (в том числе, по тому
большому числу отрицательных утверждений, которые фиксируют соответствующие
опросы) и в современном российском обществе люди нс испытывают сколько-нибудь
глубоких комплексов, не встречают серьезных внутренних барьеров при ответах на
вопросы о своей несчастлцвости и неудовлетворенности жизнью. В большинстве
случаев они отвечают на эти вопросы достаточно открыто и прямо, нс прибегая даже
к смягчающим формулировкам отрицательных утверждений. В отношении
российской ментальности, в том числе современной, нет сколько-нибудь достаточных
оснований
наоборот.

не

говорить о тенденции занижать свою несчастливость. Скорее даже.

Выделенная в нашем анализе асимметрия в соотношении счастья-несчастья,
которая объективно сложилась в исторической судьбе русского народа, делает
правомочным вопрос о том, в какой форме, и как отразилась она на его характере и
особенностях мировосприятия? Не сделала ли эта "многострадальность и жертвен
ность земли русской", о которой говорил Н. Бердяев [4, с. 34], наш народ менее
жизнелюбивым? Не снизила ли общую восприимчивость  и способность в полной мере
радоваться и наслаждаться жизнью?

Возможность такого влияния на протяжении тысячелетней российской истории.

22



конечно, была, исключать ее у нас нет основании, но определить и обосновать чрез
вычапно сложно. Впрочем, это не столь важно и в данном случае не имеет принци
пиального значения. Поэтому ограничимся ссылкой на авторитетное замечание
Н. Бердяева, сделанное им, правда, по другому поводу: "Русские, — отмечает он, —
почти не умеют радоваться, совсем почти не знают радости формы" [4, с. 65].

Более интересной и важной представляется нам другая версия
"дефицита" счастья на некоторые особенности русского
может показаться не совсем традиционной и в чем-то даже неожиданной.

Правомерность и реальность этой версии мы связываем с проявлением обще
психологических механизмов компенсации и возмещения, благодаря которым обеспе
чивается, как известно, жизнеспособность живых систем, достигается необходимый
баланс сил, происходит взаимозаменяемость функций

возможного влияния
менталитета, хотя сама она

и свойств, возникает возмож
ность уравновешивать недостатки и ограничения в одном преимуществами и достоин-

другом. Поэтому логично предположить, что веками продолжающийся
недобор счастья в жизни народа при наличии естественной потребности радоваться

"здесь и сейчас" не могли нс отразиться на развитии у него таких качеств и структур
психики, которые были бы способны компенсировать эту недостаточность
стать источником положительных эмоции в реальной жизни, необходимой подпиткой
для жизненных сил и стойкости духа, которые всегда были присущи русским людям.

Такими cBOHCTBaNiii и структурами психики могли быть прежде всего оптимизм^ с
его устремленностью в завтрашний день, надеждами  и мечтой о благополучном
счастливом будущем, поисками более высоких идеальных оснований бытия, а также
стремление к смыслу жизни, без которого для русского сознания нет

И здесь мы прежде всего хотим обратиться к поэзии А.С. Пушкина, сослаться на
одно из его дивных четверостиший:

ствами в

, могли

и

счастья.

Если жизнь тебя обманет.
Не печалься, не сердись!
В день уныния смирись:
День веселья, верь, настанет.

Сердце в будущем живет,
Настоящее уныло:
Все мгновенно, все пройдет;
Что пройдет, то будет мило

[18, с. 239].

Надежда, как известно, была верной спутницей творчества Пушкина на всем
протяжении его непростой жизни, опорой "неподкупного голоса” поэта, ставшего
воистину "эхом русского народа" [17, с. 302]. И он своей "чувствительной душой"
[17, с. 173] человека и гражданина не мог, конечно, не уловить ее родственных корней
с человеческими несчастьями, невзгодами страны и бедами родного народа. "Нес-

Распространенное в литературе и в обыденном соэнании мнение, что счастливые люди всегда
оптимисты или, по крайней мере, более оптимистичны, чем несчастливые, и наоборот [30]. не может
служить в данном случае контраргументом, поскольку не подтверждается современными эмпирическими
исслецовпииями. Например, сравнивая уровни оптимизма людей, живущих в разных странах [29], сданными
по счастью и общей удовлетворенности жизнью, полученными в других кросскультуриых исследованиях (на
которые уже были ссылки выше), мы получили весьма пеструю и иеоднозкачную картину. В частности,
оказалось, что по числу наименее оптимистически настроенных граждан в числе первых оказались Бельгия,
Дания, Голландия, т.е. как раз те страны, которые лидируют по числу самых счастливых в Европе людей. В
то же время американцы и канадцы, как и жители Южной Америки и Австралии, являются не только
наиболее счастливыми, ио и наболев оптимистичными народами в мире. Что же касается большинства
стран и народов, то по данным этнх исследований, сколько-нибудь четких зависимостей между показа
телями оптимизма, с одной стороны, и общей удовлетворенностью жизнью, с другой, нет.

23



частью верная сестра" - вот какое поэтическое сравнение находит он для нее в из
вестном стихотворении "Во глубине сибирских руд , стремясь надеждой поддержать
друзей в "минуты роковые", вселить в них "бодрость н веселье [19, с. 7]. С юно
шеских лет поэт твердо верил сам и постоянно призывал друзей не сомневаться в том.
что придет "желанная пора", когда над их отечеством взойдет, наконец, "звезда плени
тельного счастья" [17, с. 307].

Страной "пророческих предчувствий и ожиданий
с. 30], народ которой должен был, как писали русские поэты, сохранять "в сердце
радостную веру средь кручины злой" [1 1. с. 189], "силами \!счты воссоздавать и
дорисовывать" чего он не имеет [1 1, с. 301]. Н.В. Гоголю в русской народной песне
слышалось "стремление унестись куда-то вместе со звуками, а нс привязанность к
жизни и ее предметам" [8, с. 321]. И не случайно образ России как целого явился ему в
образе бешено скачущей тройки, которая "мчится, вся вдохновенная Богом .

Е.Н. Трубецкой, размышляя над духовным смыслом древней русской иконописи,
этим уникальным и единственным в мире видом искусства, справедливо ушщел в ней
не только выражение "беспредельной" и "бездонной глубины скорби существования ,
но и ту "великую радость", в которую претворяется скорбь; то и дру
нераздельны [24, с. 277]. "Но есть в этой иконописи и что-то другое, - заключает он

это образ
нашей

называл Россию Бердяев [4,

гос в ней

свои размышления, — что преисполняет душу бесконечной радостью, —
России обновленной, воскресшей и прославленной. Все в ней говорит о
народной надежде, о том высоком духовном подвиге, который вернул русскому
человеку родину" [24, с. 290].

Таким образом, есть убедительные основания говорить о том, что оптимизм, как
из тех наиболее ярких и глубокои потребность смысла жизни являются одними

укорененных черт русского народа (составляющих во многом стержень и своеобразие
его культуры), в развитии которых значптельну[о роль сыграл фактор счаечья—
несчастья и то, как он объективно складывался в жизни и исторической судьбе
народа.

Подведем некоторые наиболее общие итоги. Исследование показало, ч'го пред
ставления и отношение русского народа к счастью-несчастью имеют свои осо
бенности, которые формировались в сложной и трудной исторической судьбе Россий
ского государства и жизни народа. Они составляют нсотч^емлемую част1> его мента
литета, в значительной степени определяя своеобразие духовной культуры и нацио
нально-психологических черт русских людей.

СПИСОК ЛИТЕРАТУРЫ

1. Аргайл М. Психология счастья. М.. 1990.
2. Бальмонт К. Избранное. М,, 1980.
3. Бердяев И. Самопознание. М., 1990.
4. Бердяев Н. Судьба России. М.. 1990.
5. Берестов В. Лестница чувств. Солнце нашей поэзии. М., 1989.
6. Ва1{лав11к П. Как стать несчастным без посторонней помощи. М., 1990.
7. В поисках

№ 10.
8. Гоголь Н.В. Собр. соч. н 7-и томах. М.. 1986. Т. 6.
9.Джидарьян И.Л.. Антонова Е.В. Проблема общей удовлетворенности  жизнью: теорети

ческое и эмпирическое исследование. Сознание личности в кризисном общестгне. М., 1995.
С. 76-94.

10. Достоевский Ф. Преступление и наказание. М., 1974.
11. И будет вечен вольный труд... Стихи русских поэтов о родине. М.. 1988.
12. Карамзин И.М. Записки старого московского жителя. М., 1988.
13. Кучер С. Бовин не любит стрелять. Комсомольская правда. 15.09.1990.
14. Лермонтов М.Ю. Избранные сочинения в двух томах. М., 1970. Т. I.
\5:Досск1ш И.О. Условия абсолютного добра, М., 1991.

социальной парадигмы ("круглый стол") // Социологические исследования. 1995.

24



16. Пушкин Л.С. ПСС. Л.. 1977. Т. 5.
17. Пушкин Л.С. ПСС. Л.. 1977. Т. 1.
18. Пушкин Л.С. ПСС. Л., 1977. Т. 2.
19. Пушкин Л.С. ПСС. Л.. 1977. Т. 3.
20. Раневская Ф. Мне нужен XIX век. Куранты. 11.06.93.
21. PoccHHCKHii ^^eнтaлитeт. Психология личности, сознания, социального представления. М.,

Ин-т психологии РАН, 1996.
22. Россия и Европа. Опыт соборного анализа. М., 1992.
23. Тшпаркевич И. О счастье и совериюнстве человека. М.. 1981.
24. Трубецкой Е.Н. Смысл жизни. М., 1994.
25. Тургенев И.С. Сочинения в 12-ти томах. М., 1986. Т. 12.
26. Тургенев И.С. Сочинения. М., 1980. Т.4.
27. Тургенев И.С. Сочинения. М., 1982. Т. 9.
28. Die/ter Е. Subjcclive Well-Being. Psychol. Bulletin. 1984. V. 95. N-- 3. P. 542-575.
29. Michalo.s A.C. Optimism in ihirthy countries over a decade. Social Indicators Research. 1988. V. 20.

P. 177-180.
30. Wil.wn IK, Correlates of avowed happiness. P.sychol. Bullet. 1987. V. 67. P. 294-306.

25


